

فهرست / صفحه

زندگینامه / ۶-۷ / مژده نور / ۸ – ۹ / نقاشی ایرانی /۱۰ – ۱۲ / نیایش / ۱۴ / یارب / ۱۵ / به سوی نور / ۱۶ / نقشی بر پردهٔ هستی / ۱۷ / وساطت / ۱۸ / سرود آفرینش / ۱۹ / گلهای تنهائی، رایحهٔ شادمانی / ۲۰-۲۱ / پناه (یتیم نوازی حضرت علی<sup>(ع)</sup>) / ۲۲ / امید (خواهد آمد) / ۲۳ / ينجمين روز أفرينش / ٢٢-٢٥ / در راه ملکوت / ۲۶ / برای زیستن / ۲۷ / فراسو / ۲۸ / بی گناه / ۲۹ / گرمای عشق / ۳۰ / شکوفه های صبحگاهی / ۳۱ / تكريم دانش / ٣٢ / تزكيه / ٣٣ / حضرت اسماعيل (٤) / ٣٤ / مولود كعبه / ٣٥ / حضرت ابراهيم (٤) / ٣٢ / ضامن آهو (امام رضا (٤)) / ٣٧ / حافظ / ٣٨ / اولين پيام (غار حرا) / ٣٩ / نواي مهر / ۴۰-۴۱/ نگاه / ۲۲/ طلوع / ۴۲/ منظر خيال / ۴۴ / ستارة صبح / ۴۵ / عطر محبِّت، کلنجار / ۴۶ / آهنگ زندگی /۴۷ / آفاق / ۴۸ / قلندر / ۴۹ / نقاشی ایرانی (انگلیسی) / ۸۰-۵۵ / رايحة دلنواز / ٥٦-٥٧ / زندگینامه (انگلیسی) / ۵۸–۵۹ /

مهارت دیگر استاد در این است که وفاداری به سنت هنری ایران را با شناختی عمیق از هنر معاصر به هم آمیخته و نه تنها میراث عظیم و بنیادین فرهنگی ایران را از یاد نبرده بلکه به حد اشباع از سرچشمه های آن نوشیده است تا آثار امروزینش شاهدی بر گنجینه های دیروزین شوند و بر آن میراث بزرگ بیفزایند.

**فدریکو مِیُور** مدیر کلّ یونسکو

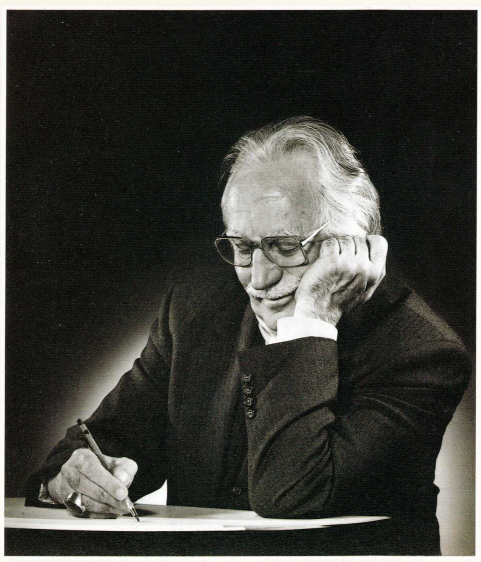
در واقع برای درک بهتر مفاهیم پوشیده در این نقوش آشنایی با عرفان و ادبیّات فارسی و اندیشه ها و باورهای نهفته در آنها برای بیننده ضروری است. اگرچه کمتر کسانی در میان غیر ایرانیان می توانند ادعای چنین الفتی را با منابع فارسی داشته باشند، معهذا یک هنر دوست می تواند همچنان تحت نفوذ قدرت زیبائی نقاشیهای فرشچیان قرار گیرد، و استادی و کمال مهارت وی را تحسین کند. او به راستی وارث شایستهٔ یک سُنّت دیرپای درخشان است.

**بازیل رابینسون** عضو فرهنگستان بریتانیا و سرپرست بخش هنری موزه ویکتوریا آلبرت لندن

محمود فرشچیان و نقاشی ها و طراحی هایش، با همه پیوندی که با سنّت ایرانی دارند، متعلّق به این روز گارند. وی استاد پژوهنده ای است با احاطهٔ کامل بر گنجینهٔ دیرپای هنر سنّتی ایران.

سر پرست بخش هنرهای اسلامی و هندی موزه ساکلر دانشگاه هاروارد





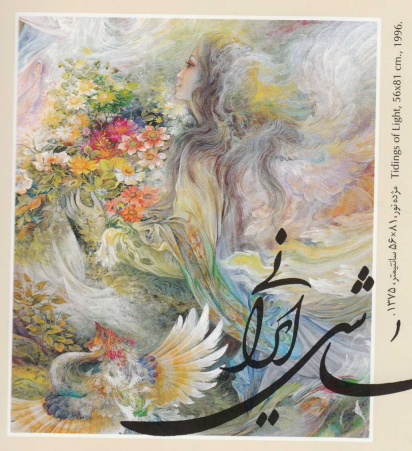
به سال ۸ ۱۳۰۸ در اصفهان زاده شد. پدرش بازرگان فرش و فردی هنردوست بود و بذر هنر را در دل فرزند خود کاشت. محمود جوان از نوباوگی به آموزش هنر مشتاق گردید. چندین سال از استادان گرانقدر شهر خود، حاج میرزا آقا امامی و عیسی بهادری، درس می گرفت. پس از به پایان رساندن دورهٔ هنرستان هنرهای زیبای اصفهان به اروپا رفت و به مطالعهٔ آثار نقاشان برجستهٔ مغرب زمین پرداخت و در نتیجهٔ همین مطالعات بود که به رهیافتی تازه از هنر نقاشی با معیارهای جهانی رسید. پس از بازگشت به ایران کار خود را در ادارهٔ کل هنرهای زیبا (وزارت فرهنگ و هنر بعدی) آغاز کرد و پس از مدتی به مدیریت هنرهای ملی و استادی دانشکدهٔ هنرهای زیبای دانشگاه تهران منصوب شد. در این میان با کار و کوشش مداوم و خلق آثار شگفت انگیز، آوازهٔ هنری او در ایران و در فراسوی مرزهای ایران گسترش یافت. آثار استاد در ۵۷ نمایشگاه انفرادی و ۸۶ نمایشگاه گروهی در ایران و اروپا و کشورهای آسیایی و امریکا به نمایش گذاشته شده و با جای گرفتن در موزه ها، مجموعه های معتبر و دریافت یازده نشان هنر از مراکز و مجامع بزرگ هنری و فرهنگی جهان همه جا تحسین و تقدیر هنردوستان و هنرشناسان را برانگیخته است.

استاد فرشچیان در نقاشی ایرانی به وجود آورندهٔ سبک و مکتب خاصی است که در عین توجه به اصالت مبانی سنتی این هنر، با ابداع شیوه های نو، قابلیّت و کارآیی نقاشی ایرانی را برای بیان اندیشه ها و انگیزه ها افزایش داده است. او این هنر را غنا بخشید و از حالت الزامی یک پدیدهٔ متکی به شعر و ادبیات و تصویر گری اندیشه و افکار شعرا که غالباً برای تجسم شعر به کار برده می شد رها ساخت و رُسالت و تعهدی در حدّ سایر هنرها در نقاشی ایرانی پدید آورد. نقاشیهای او دارای تخیّل بسیار قوی در خلاقیت طرحهای پرحرکت و با قدرت و متنوع سرشار از زیباییها است و رنگ های تابناک و مواجی را در بر گرفته است. و اینها همه از امتیازات خاص هنر اوست. نقاشی های استاد آمیزهٔ دلپذیری است از اصالت و نوآوری. در حالی که وی با خطوط روان و تر کیب بندیهای ظریف و مدور راز و رمزها و اشارات درونی نهفته را در آثار خود به وجود می آورد، در همین حال، با نوآوری در گزینش موضوع و پرداخت اثر به گسترهٔ فراتر از قالبهای مرسوم می رسد.

استاد فرشچیان به دعوت دانشگاه ها و مراکز مهم هنری جهان با ایراد سخنرانی و برپایی نمایشگاه ها در بهتر و بیشتر شناسانیدن هنر ایران به جهانیان نقش بسزایی داشته و تاکنون پنج جلد کتاب، و نشریاتی دیگر، از آثار وی منتشر شده است.

موزهٔ استاد محمود فرشچیان، که در سال ۱۳۸۰ در مجموعهٔ فرهنگی و تاریخی سعدآباد تهران به همّت سازمان میراث فرهنگی کشور افتتاح شد، یکی از دیگر بناها و افتخارات فرهنگی و هنری ملّی ماست که تمامی هنرمندان، هنرشناسان و علاقه مندان به آثار ارزشمند هنری را به خود فرا می خواند.

طراحی ضریح مطهر و منور ثامن الأئمه حضرت علی بن موسی الرضا علیه السلام و عضویت در هیئت اجرائی و نظارت بر ساخت این اثر عظیم، یادمانی است خجسته و شکوهمند در تاریخ فرهنگ و هنر ایران که استاد نامور و فرزانه افتخاراً آن را بر دفتر افتخارات خویش افزوده است.



نقاشی در ایران از زمانی آغاز شد که نخستین انسان های این مرز و بوم به برداشت های عینی خود از طبیعت شکل دادند و نمونه های آن را بر دیوارهٔ غارها و بر سفال های کهن می توان دید. این هنر نه تنها دارای ویژگی هایی همانند با نقاشی های دیگر مردمان بدوی جهان است بلکه امتیازاتی خاص خود نیز دارد.

آزادی عمل، دامنهٔ گسترده خیال و حرکات نرم خطوط، قلمگیری ها، و درخشش رنگ ها در نقشگری ایرانی این امکان را به هنرمند می دهد تا با نمایش احساس صادقانهٔ خود به یاری مهارت و قدرتی که در نتیجهٔ سال ها ممارست و کوشش در ینجه های او شکل گرفته است اثری زیبا و شکوهمند پدید بیاورد.

زیبایی که جلوه ای از جمال و کمال ازلی و ابدی الهی است، و از دیرباز مورد ستایش هنرمندان بوده است، در همهٔ عناصر نقاشی ایرانی از جزئیات گرفته تا ترکیب کلّی حضور دارد و نگارگر ایرانی توانسته است بازیافت های ذهنی و مسائل مورد نظر خود را به یاری زیبایی دلپذیرتر ارائه دهد به طوری که نگرنده نقشی از خود را در فضای شناخت ها و یافت های هنرمند احساس کند. عشق و علاقه به زیبایی های طبیعت، نقاش ایرانی را بر آن داشت که در نمودهای خود اغلب دیدگاهی همیشه بهار را ارائه کند: گل و برگ و سبزه های باطراوتی که در اثر پراکنده اند نه تنها با زیبایی خود کیفیتی زینت بخش به آن می دهند بلکه میان عناصر مختلف اثر ارتباط برقرار کرده و احساسی از تعادل به اثر می بخشند.

نقاش هنرور باید که از فلسفه روانی انسان ها و ماهیت و کیفیت اشیاء و جانداران و گیاهان علم و آگاهی داشته باشد تا بتواند با دستی به رهبری عقل و عقلی در اختیار احساس و اندیشه، محسوسات خود را با برداشت هایی که از طبیعت دارد در صافی ضمیر بپالاید، و به کمک اصول دقیق و حساس ویژه این هنر به آسانی طراحی و ترسیم نماید.

محتوی و فرم در نقاشی ایرانی چنان لازم و ملزوم یکدیگرند که یک اثر هنری عاری از محتوی و مضمون بیننده را به جهان تفکر و اندیشه رهنمون نمی شود و صرفاً حالتی تزئینی می یابد. و فرم اگر به جای خود دلنواز و گیرا نباشد آن اثر فاقد کشش و جاذبهٔ مطلوبی خواهد بود که پیام محتوی را در گوش جان تماشاگر زمزمه کند.

نگارگر ایرانی در شناخت و به کارگیری و آشتی بخشیدن رنگ های متضاد جرأتی خاص دارد و می تواند چند رنگ متفاوت را در یک اثر همساز و همنواز کند و آنها را در فضای محدود طرح، از شخصیت و گسترش و ترکیبی خوشایند بهره مند سازد، چنانکه رنگ ها در همه جای اثر به نواختی متعادل جلوه گر شوند، رنگ هایی که از معادن و کوه های همین سرزمین نشأت یافته و اغلب از ثباتی جاودانه برخوردارند.

موسیقی رنگ و رقص خطوط می توانند تا بی نهایت تغییر شکل یافته و جنب و جوش موضوع را با متانتی ستودنی پاس دارند و در یک ترکیب بندی مدور و پرحرکت نگاه را از پیرامون صحنه به میان متن و دوباره از میان به پیرامون برند و بازگردانند، هر چند که خطوط با حرکات زیبا و نرم و درهم آمیختهٔ خود به تنهایی می توانند بی نیاز از زیب و زیورهای پرفروغ رنگ، بیانگر بسیاری حرف های گفتنی باشند. لیکن طرح یک اثر هر اندازه از جلوه و جلای رنگ سرشار شود باز از جداسازی حد و مرزها و قلمگیری با خطوطی محکم، سیّال، بی لرزش، زنده و چشم نواز بی نیاز نخواهد بود.

با توجه به تأثیرات نور و تابندگی آفتاب مشرق زمین، در گذشته های دور که تجلیات عرفان ذهن هنرمند ایرانی را روشنی می بخشید و در نظر او تمام مظاهر و نمودهای هستی در فضایی روحانی مستغرق انوار الهی بود، هنرمند در آنچنان فضای تابناکی اعتقادیافت که غبار سایه ها را بر روشنایی دستاوردهای خود ننشاند، و به دستیاری پرمایگی و ظرافت خطوط، حجم و تأثیرات نور و سایه را فرا یاد آورد؛ در آنجا که نقشبند انحناء اشیاء است و سایه و روشن میدان حرکت بیشتری دارد از خط هایی ضخیم تر یاری گیرد و در آنجا که بازتاب نور در سطح مستقیم است خطوطی نازک تر را به کار گیرد.

جامه ها و عناصر تزئینی در اثر وسیله ای برای بهتر نمایاندن طرح و مفاهیم مورد نظر هنرمند است، چنانکه به مقتضای کیفیت حرکات طرح اصلی لباسها تغییر شکل میدهند تا پوششی فراخور انحنای اندام ها و موجبی برای خوشایندی هر چه بیشتر فرم ها و بازنمای گویاتری از محتوی گردند، و حالت خطوط چین و شکن ساز لباس هاست که باعث ارائه بهتر طرح و تداعی حجم می شود.

پرسپکتیو هندسی فضایی مادّی و دیداری به اثر می دهد و نقاش ایرانی، رها از بعد مسافت آن را آگاهانه به کار نگرفت، بدان جهت که موجب درهم فشرده شدن شکل طرح ها در یکدیگر می شود (با اینکه نوعی پرسپکتیو حسّی و ذهنی را می توان در نقاشی های ایرانی مشاهده کرد)؛ بر عکس آنچه مورد نظر نقاش ایرانی بود ارائهٔ نقش هر شیٔ در ورای ظواهر و در حدّ کمال خود، و نمایش هر مسئله و موضوع در حدّ اوج و حساس ترین لحظات آن بود. هنرمند ایرانی بر آن شد که از قید واقعیات گذشته، طبیعت را به صورت ماوراءالطبیعه بیاراید و نقش ساز حقیقت اشیاء باشد نه طبیعت خاهری آن، تا بتواند با ضوابطی فلسفی و معنوی کیفیتی عارفانه و روحانی در اثر به وجود بیاورد. و همین خط جدا کنندهٔ هنر ایرانی از نقاشی چین است؛ چرا که هنرمندان آن دیار غایت هنر را در بهتر نشان دادن طبیعت و نمودهای عینی می دانند در صورتی که نقاش ایرانی اندیشه و خیال خود را رهنمون عالم بیکران ملکوت کرده است.

ظرافت و ریزه نگاری و نقطه پردازی که برای زیبا ساختن هر چه بیشتر اثر به کار می رود در مکاتب مختلف نقاشی مشرق زمین و نیز ایران سابقه ای کم وبیش طولانی دارد. با توجه به اینکه انسان ها در این بخش از جهان در ابراز محبت و روابط عاطفی خود با نازک اندیشی خاصی عمل می کنند، این روحیه در کار هنرمندان درون گرا و وارستهٔ این نواحی تأثیر گذاشته و آنان را بر آن داشته است تا با دقت و ریاضت زاهدانه گذشت زمان را نادیده بگیرند و در خلق و تکامل آثار خود از هیچ نکته ای فرو گذار نکنند.

نقوش ختایی و اسلیمی که پایه و اساس آنها را غنچه و گل و برگ و شاخه های درختان و حیوانات تشکیل می دهند و در دست هنرمند ایرانی به روشی هوشمندانه دگرگون شده و تغییر شکل یافته اند، و همچنین تذهیب در نقاشی ایرانی نقشی بسزا دارند؛ علاوه بر اینکه هر کدام به تنهایی هویت مشخص ایرانی دارند،



وسیله ای برای تزئین و به جلوه در آوردن هر چه بیشتر نقاشی هستند. از این رو یک هنرور آگاه ایرانی باید در ساخت و پرداخت انواع هنرهای تزئینی نیز توانا باشد.

خط و نوشتار در زمان های مختلف مراحل متفاوتی را گذرانده اند. سال ها نقاشی نمایانگر اندیشه و تفکر شعرا، داستان سرایان و نویسندگان و زینت بخش کتاب ها شد، مخصوصاً در آن زمان که به سبب موانع خاصی هنر نقاشی در لابلای صفحات کتاب جلوه گاه مناسب تری برای خود می یافت. ولی نگارگر خود را به محدودهٔ فضای بستهٔ جدول و درون متن کتاب مقید نمی نمود؛ نقوش در حواشی پیش رفتند، سروها سر کشیدند و ستیغ کوه ها حاشیه را شکافتند! ابرهای در برگیرندهٔ کوه ها به اطراف پراکنده شدند و پرندگان در حاشیه ها و متن به پرواز نقش و جلای رنگ ها اوج افزون تری یافت. و زمانی شعر و نوشته آذین بخش اطراف مرقعات و پرده های بزرگ نقاشی شد که همچون نقوش ختایی و اسلیمی در قاب ها و اکلیل و ترنج ها جای گرفت. همین انس و الفت دیر پای نقاشی ایرانی با ادبیات سبب شد که حال و هوایی رویایی و شاعرانه در فضای این هنر به وجود آید.

تواضع و فروتنی در برابر شکوه و عظمت جهان آفرینش یکی از ویژگیهای روحی هنرمند ایرانی بوده است، و با اینکه بلند پروازی و جولان اندیشه را راه دستیابی به حجاب های غیب نبوده و نیست، طبعاً هر انسانی در آن فراخنای عظیم بیشتر جستجو کند خود را فروتر احساس می کند، تا بدانجا که بسیاری از هنرمندان از رقم نمودن آثار خویش احتراز جسته یا اسم خود را با ایهام و اشاره در طرازی از نام بزرگان دین زینت بخش اثر می کردند.

نقاش ایرانی بیش از آنکه به طبیعت مأنوس و وابسته باشد، دلبسته گسترش اندیشه و عالم نامحسوس است که بی نهایت خیال را به حالتی دلپذیر تجلی و شکل می دهد و هنرمند برای اینکه تحولات رنگارنگ زندگی مادی یارای دستیازی به دنیای او را پیدا نکند برای نمودهای خود معنویتی فراتر از عوامل زندگی گذرا قایل می شود. زیرا آن هنر ماندگار و جاوید است که به مفاهیم انسانی و کلّی وفادار باشد.

محمود فرشچیان

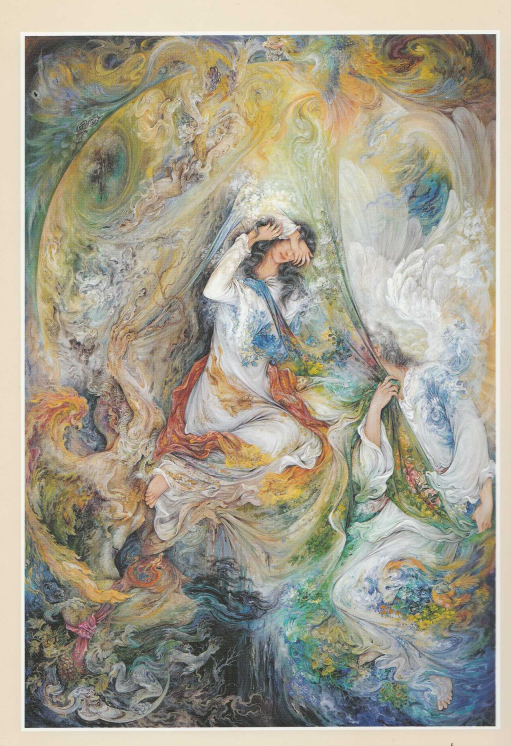




یارب. ۵۰×۲۵ سانتیمتر، ۱۳۷۳ Oh, God, 35x50 cm., 1994. نیلیش، ۸۱×۵۶ سانتیمتر، ۱۳۷۶ Worship, 56x81 cm., 1997.



به سوی نور، ۸۱×۶۵ سانتیمتر، ۱۳۶۹. . . ۱۳۶۹ . . . Heavenly Attraction, 65x81 cm., 1990.

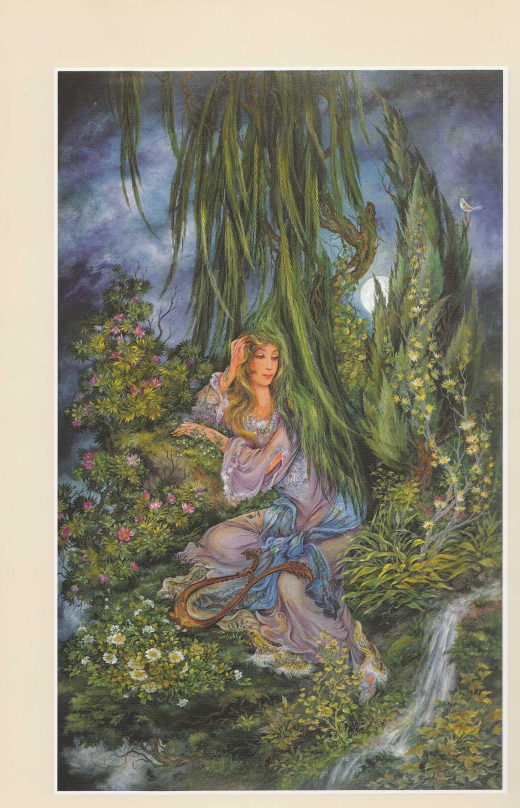


نقشی بر پردهٔ هستی،، ۸۱×۵۱ سانتیمتر، ۱۳۷۲. . . . ۸۹۹۵ An Image of Life, 51x81 cm., 1993.

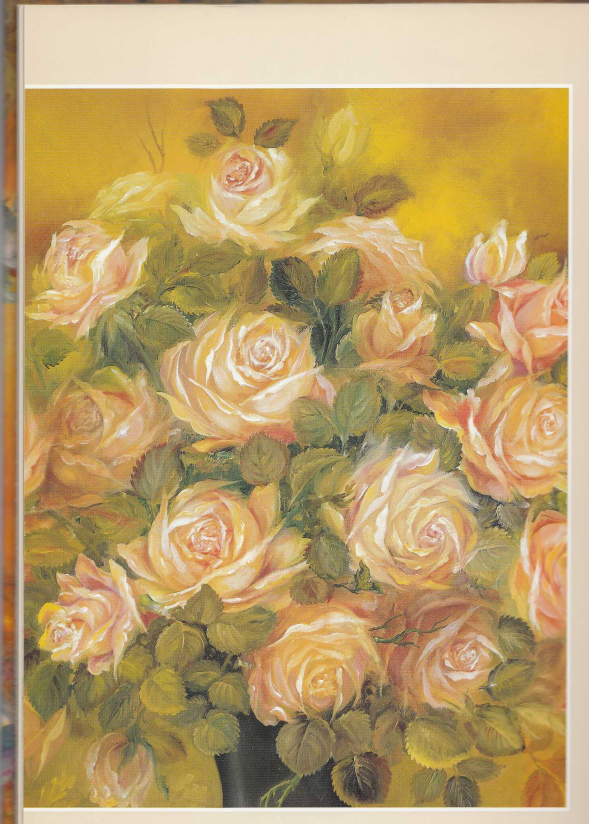


سرود آفرینش (تواضع در برابر استاد)، ۵۹×۵۱ سانتیمتر، ۱۳۶۷. Homage to the Master, 51x79 cm., 1988.

وساطت، ۸۱×۵۶ سانتیمتر، ۱۳۷۸. Mediation, 56x81 cm., 1999.





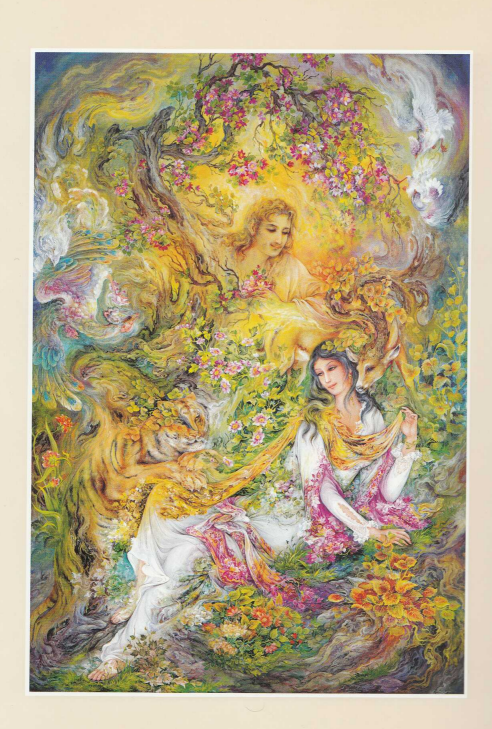








. ۱۳۷۴، ملکوت، ۶۰× ۸۱ سانتیمتر، ۱۳۷۴. On the Way of Heaven, 60x81 cm., 1998. ینجمین روز آفرینش،۸۱×۵۶ سانتیمتر، ۱۳۶۹. .Fifth Day of Creation, 56x81 cm., 1990



برای زیستن، ۸۲×۵۶ سانتیمتر، ۱۳۷۳. To live, 56x82 cm.,1994





قرار، ۸۱ ×۵۶ سانتیمتر، ۱۳۶۸.

The World Beyond, 56x81 cm., 1989.

ک ۱۳۶۵ مانتیمتر، ۱۳۶۵. Innocence, 51x81 cm, 1986

گرمای عشق، ۸۰ ×۵۸ سانتیمتر، ۱۳۷۸. .The Warmth of Love, 58x80 cm., 2000.



← شکوفه های صبحگاهی، ۷۶×۵۱ سانتیمتر، ۱۳۶۵. Morning Blossoms, 51x76 cm., 1986.





تکریم دانش، ۵۱×۸۱ سانتیمتر، ۱۳۷۲. Celebration of Learning, 51x81 cm., 1993. ←

> تزکیه، ۲۱ ×۵۶ سانتیمتر، ۱۳۶۸. Salvation, 56x81 cm., 1989.

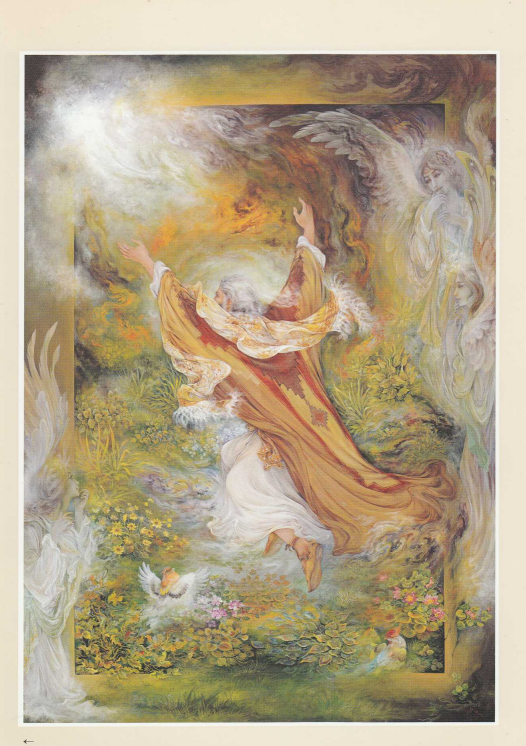




مولود کعبه، ۸۱×۵۶ سانتیمتر، ۱۳۷۴.

حضرت اسماعیل<sup>(۵)</sup>، ۲۰۲×۸۱ سانتیمتر، ۱۳۷۶. The Newborn of Ka'ba, 56x81 cm., 1995. The Prophet Ishmael, 81x102 cm., 1997.





ضامن أهو (امام رضا<sup>(ع)</sup>)، ۱۰۱ ×۷۲ سانتیمتر، ۱۳۵۸. The Guarantor of the Gazelle, 72x101 cm., 1979. The Prophet Abraham, 71x102 cm., 1994.

حضرت ابراهیم<sup>(2)</sup>، ۲۰۲×۷۱ سانتیمتر، ۱۳۷۳.

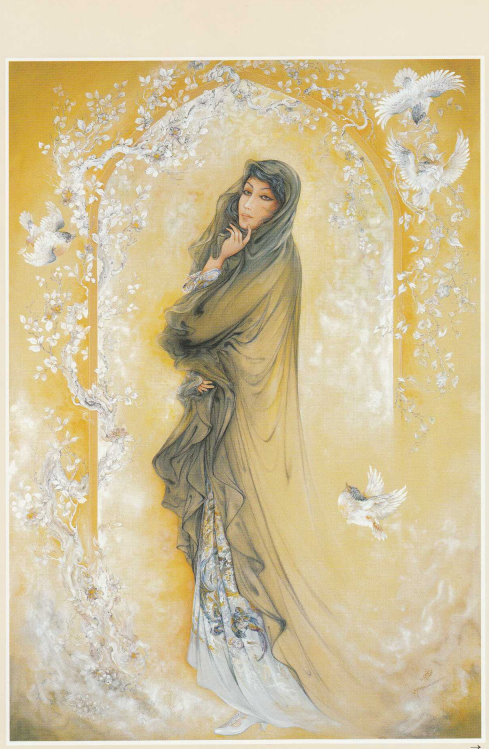






اولین پیام (غار حرا)، ۸۱×۵۶ سانتیمتر، ۱۳۷۷. The First Revelation, 56x81 cm., 1998.

۱۳۷۴ سامتیمتر، ۱۳۷۴.
The Poet Hafez, 46x65 cm., 1995.



طلوع، ۶۲×۶۲ سانتیمتر، ۱۳۶۵. To Be Alive, 47x62 cm., 1986. نگاه، ۷۳ ×۵۱ سانتیمتر، ۱۳۶۲. ↑ .Gaze, 51x73 cm., 1983

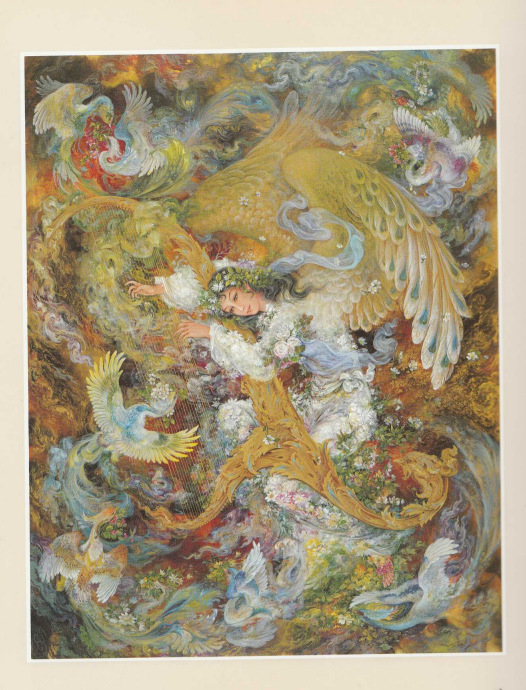
نوای مهر، ۸۰ × ۵۸ سانتیمتر، ۱۳۷۸ . .The Music of Love, 58x80 cm., 2000.







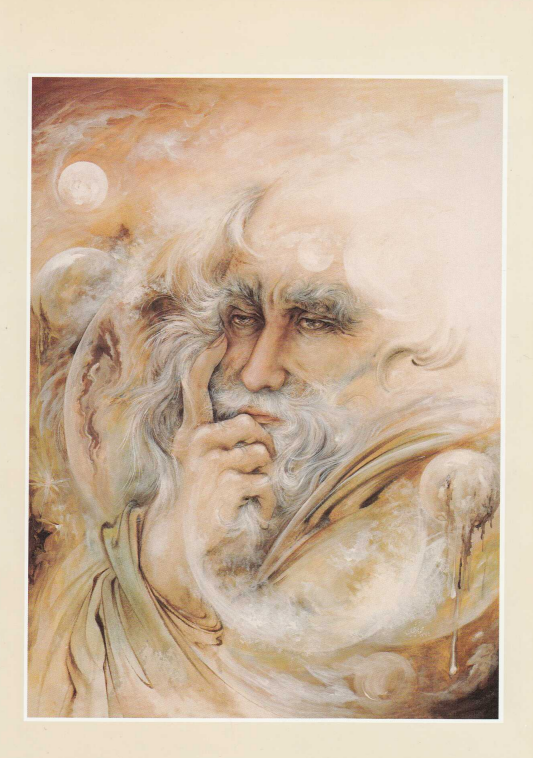




عُطر محبّت، ۸۱ × ۵۰ سانتیمتر، ۱۳۷۷. Fragrance of Affection, 50x81 cm., 1998.

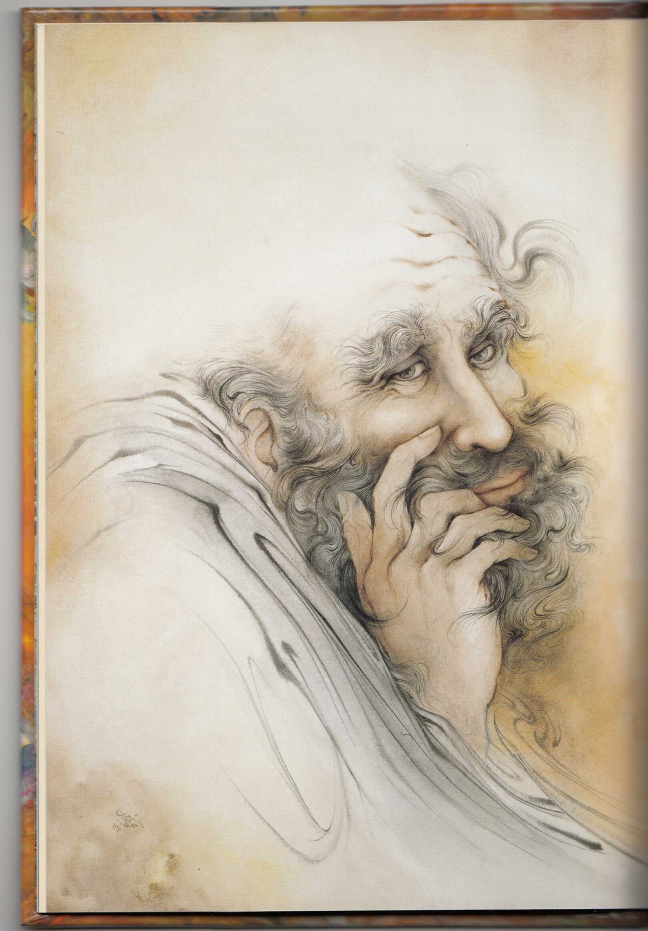
> کنجار، ۶۶×۴۶ سانتیمتر، ۱۳۶۷. At war, 46x66 cm., 1988.

آهنگ زندگی، ۷۱ ×۵۶ سانتیمتر، ۱۳۶۴. Sound of Creation, 56x71 cm., 1985.



ب قلندر، ۸۱×۵۶ سانتیمتر، ۱۳۷۱. .The Sufi, 56x81 cm., 1992.

آفاق، ۴۶×۳۶سانتیمتر، ۱۳۷۴. Horizons, 36x46 cm., 1995.



This is another stroke of the master's skill: he faithfully incorporates tradition and at the same time firmly aims to be contemporary. Mahmoud Farshchian relinquishes none of the cultural recollection of his Iranian origins that is so basic to his art - one is tempted to say, at the root of his art. Rather, he seems to have fed on his culture to the point of satiety, so that his contemporary creations can bear witness to it. For he adds his vision of the present to this most eloquent of heritages.

Federico Mayor Director-General of UNESCO

Ideally, in fact, one requires a familiarity with Persian mystical verse and an understanding of the thoughts and beliefs behind it in order to gauge their real significane. Few Europeans can claim such insight, but the ordinary western art-lover can still feel and enjoy the aesthetic impact and admire the technical perfection of Mr. Farshchian's painting. He is indeed a worthy latter-day inheritor of a long and dillustrious tradition.

> **B. W. Robinson** Fellow of British Academy Curator of Victoria & Albert Museum, London

Mahmoud Farschchian and his paintings and drawings, howerver, are of our time, albeit rooted in Persian tradition. He is "scholar artist" well versed in the classical Persian repoertoire.

> Stuart Cary Welch Curator of Islamic and Late Indian Art, Sackler Museum, Harvard University



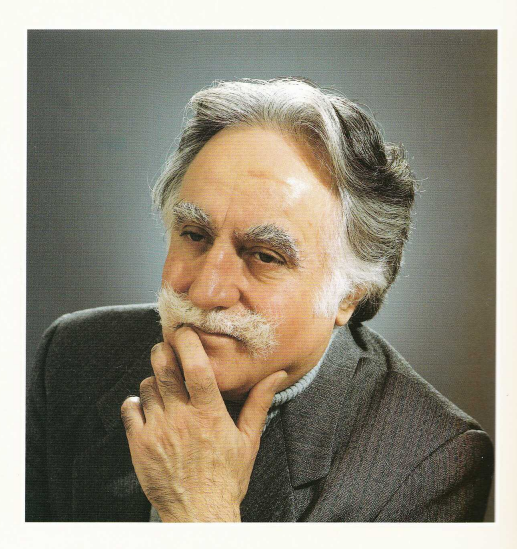
boundaries reserved for his work; figures and motifs broke into the margins, cypress trees pierced the top, cloud bands clinging to mountain peaks were scattered about, and birds flew all over the page, adding a decorative touch of their own to the work. The interaction of the text and the illustration was carried forth to the degree of happy marriage, where one aided the effectiveness of the other and vice versa. And then came a time when apt lines of poetry were placed in panels and cartouches somewhat like floral scrolls that are found in medallions of spandrels in and around paintings that are destined to be viewed individually or placed in an album. This age-old association of painting with letters has helped to create a dreamlike and poetic atmosphere in paintings.



Humility has always been a characteristic trait of the Persian artist, especially whenever he finds himself face to face with the magnitude and splendour of the universe. Ambition and flights of fancy have never been the shortest course to the Hidden Truth, and seekers of this truth have always realized their own insignificance the harder and longer that they have searched the boundless length and breadth of the universe. That is why many artists refrain from signing their work, or hide their identity in a phrase or line of poetry that refers to the Holy Prophet or to one of the Imams.

The Persian artist is attached to the Hidden World more than the familiar environment immediately around him. He is bent on expanding his ideas, and on giving shape to what his imagination can perceive in the infinite universe. In order to safeguard his work from the corrupting influence of materialistic day-to-day living, he values spirituality above everything else, including the requirements of his transient life. Only that art survives forever which is true and loyal to universal and human concept

Mahmoud Farshchian



Ostad Mahmud Farschiān was born in the city of Esfahān in the year 1929. His father, a rug merchant, was an art aficionado who instilled a love for the arts in his son. Young Mahmud showed an interest in studying art quite early in life and studied under the tutelage of Hāji Mirzā-Aghā Emāmi and Isā Bahādori for several years. After receiving his diploma from the Esfahān High School for the Fine Arts, Farschiān left for Europe, where he studied the works of the great western masters. Consequently, he developed an innovative artistic style with universal appeal.

Upon his return to Iran, he began to work at the National

ALL DEST OF A DEVISION OF

THE REAL PROPERTY AND AND ADDRESS OF ADDRESS

In the name of Allãh the Merciful, the Compassionate



Zarrin-o-Simin Books

## Mahmoud Granshalter Baintings

شابک: ۸-۹۶۴-۷۶۷۹ ISBN : 964-7679-06-8

انتثارات نزين ومين